

свт. Игнатий Брянчанинов

Близ города Вологды, недалеко от московской дороги в живописной местности расположено скромное село Покровское с изящной усадьбой Брянчаниновых. В этом прекрасном месте родился и вырос замечательный аскетический писатель — святитель Игнатий Брянчанинов.

Род Брянчаниновых берет начало от боярина Михаила Андреевича Бренко - отважного оруженосца святого благоверного великого князя Димитрия Донского. На военном совете накануне Куликовской битвы для спасения жизни великого князя и ограждения Руси от междоусобицы в случае его гибели Михаил Андреевич предложил облечься в княжеские военные доспехи, выехать под княжеским знаменем, зная, что главный удар татаромонгольской конницы будет направлен на стан великого князя Димитрия. следующий день В начале мужественный боярин был убит татарами, которые приняли его за Димитрия Донского. Благочестие и мужество было отличительной особенностью рода Брянчаниновых.

В 1807 году, после паломничества в Спасо-Прилуцкий монастырь по молитвам к преподобному Димитрию Господь даровал Александру Семеновичу и Софье Афанасьевне Брянчаниновым сына, будущего святителя Игнатия, которого они назвали Димитрием в честь и память Прилуцкого чудотворца. Из шестнадцати детей Брянчаниновых он был самым талантливым. Софья Афанасьевна его любила больше всего за его ум и красоту. Начальное образование Димитрий получил в Покровском, куда из Вологды Александр Семенович привозил лучших учителей семинарии и гимназии. Благодаря прекрасному домашнему обучению свт. Игнатий в совершенстве владел французским, немецким, итальянским языками, а также знал древнегреческий и латинский. Из духовной литературы любимым его чтением было Евангелие и «Училище благочестия», где рассказывается о добродетельной жизни многих подвижников. Когда Димитрию исполнилось 15 лет, Александр Семенович повез своего старшего сына в Петербург для поступления в привилегированное учебное заведение - в Военное Инженерное училище. По дороге в Петербург Димитрий впервые высказал отцу свое сокровенное желание стать монахом. Начался период поиска истины, которая была открыта Димитрию в чтении святых Отцов. Его великий ум прежде всего был поражен удивительным согласием святоотеческого учения. Святые Отцы жили в разное время, в разных странах, в разных условиях, но писали о вещах духовных в удивительном согласии. Свт. Игнатий приводит прекрасный образ единодушия святых Отцов. «Когда в летний день гляжу на обширное море, покрытое множеством различных судов с их распущенными парусами, подобными белым лебединым крылам, судов, бегущих под одним ветром, к одной цели, к одной пристани, тогда говорю себе: таковы писания Отцов».

Сложно было ему исполнить свое сердечное желание. Мир восстал против него. Родители не благословили, инженерное начальство отказалось удовлетворить его прошение об отставке. Сам Император желал видеть его на светском поприще, и был против его отставки. По человеческим меркам путь в монастырь был

ему закрыт, но промыслом Божиим его прошение вскоре было удовлетворено, и он уехал к старцу Леониду в Александро-Свирский монастырь. Но спустя некоторое время послушник Димитрий был вынужден вернуться в Вологду.

28 июня 1831 года в Вологодском кафедральном соборе он принимает монашеский постриг с именем Игнатий. Вскоре он был рукоположен во иеродиакона, а затем и иеромонаха, и назначен строителем Григорие-Пельшемского Лопотова монастыря, который был на грани закрытия. За короткое время он возрождает этот умирающий монастырь.

В конце 1833 года Император Николай І приглашает игумена Игнатия в Петербург и при встрече поручает возродить Троице-Сергиеву пустынь с такими словами: «Ты мне правишься, как и прежде! Ты у меня в долгу за воспитание, которое я тебе дал и за мою любовь к тебе. Ты не захотел служить мне там, где я предполагал тебя поставить, избрал по своему произволу путь, - на нем ты и уплати мне свой долг. Я тебе даю Сергиеву пустынь, хочу, чтобы ты жил в ней и сделал бы из нее монастырь, который в глазах столицы был бы образцом монастырей. Почти 24 года Святитель Игнатий прожил в Сергиевой пустыни, и привел образцовый порядок.

В 1857г. он был рукоположен во епископа Кавказского и Ставропольского. В речи при наречении он сказал:



Покровский храм и усадьба Брянчаниновых

«Быть епископом своего сердца и приносить в жертву Христу помышления и чувствования, освященные Духом — вот высота, к которой привлекались мои взоры». Святитель около четырех лет управлял епархией, которая, как недавно открытая, была весьма неустроенная. За это время Святителю удалось сделать немало.

В жизни он был строг к себе, но к ближним снисходителен. Возможно, эта строгость привела к расстройству его здоровья, и летом 1861 года он подал прошение об увольнении на покой. Ему был определен в управление Николо-Бабаевский монастырь в Костромской епархии. Об этом периоде жизни в одном из писем он свт. Игнатий писал: «Никогда в жизни своей я не был так доволен моим положением, как доволен им теперь». За короткое время свт. Игнатий значительно улучшил материальное положение монастыря, произвел капитальный ремонт зданий, построил новый храм. Здесь же он пересмотрел и исправил свои прежние аскетические сочинения и издал их. Игумен Марк (Лозинский) писал: «Сочинения свт. Игнатия - это не плод размышления богослова-теоретика, а живой опыт деятельного подвижника...». Не случайно магистр богословия протоиерей Василий Нордов назвал свт. Игнатия доктором Богословия «не именем, но вещию». Творения святителя Игнатия написаны из сердца озаренного свыше. В одном из писем святитель Игнатий писал: «Бывали в жизни моей минуты, в которые появлялось в сердце моем «слово». Это слово было не мое, из какой-то высшей сферы. Случалось записывать мысли. Читаю после, читаю не свое, читаю слова из какой-то высшей сферы нисходившие и оставляющиеся наставлением».

Творения свт. Игнатия являются одним из лучших руководств для духовной жизни как монахов, так и мирян. Главное достоинство творений свт. Игнатия состоит в том, что он излагает святоотеческое учение «применительно к требованиям современности», и этим они помогают современному читателю правильно понять святоотеческие творения и верно воплотить их в практическую жизнь.

Архиепископ Вологодский великоустюжский великоустюжский великоустюжский научная библиотека им. И.В. Бабушкина

Историм вологодской епархии

Вологодская епархия принадлежит к одной из обширных и древних церковных областей Русской Православной Церкви. В продолжение многих веков В продолжение многих веков областей обустраивалась церковная жизнь в её пределах, изменялись территория, степень и именование.

Христианство начинает свою историческую жизнь на вологодской земле с XI которому относятся первые находки в Белоозере нательных крестов и иконок XII-XIII веков, привезенных из Киева и южнорусских областей.

По мере освоения вологодского края жителями Новгородской и Ростово-Суздальской земель на его территории возникали поселения, ставшие позднее городами и церковными центрами Вологодской епархии. В 1147 году впервые упоминается Вологда - современный центр епархии, в 1212 году - Великий Устюг, в 1252 году – Устюжна; с XIV века города Тотьма и Белозерск находятся на своих нынешних местах. Соответственно и в церковном отношении – одна часть территории нынешней епархии входила в Новгородскую епархию, а другая - в Ростовскую.

С XII до второй половины XV столетия Новгородские архиереи благословляли строительство и освящение храмов, поставление священников, осуществляли церковный суд в Вологде с окрестностями, областям по рекам Сухоне, Кубене, Ваге, Кокшеньге и Устюжне. В ведении Ростовских архиереев до 1658 года находились

Тотьма, Великий Устюг, Белозерье. В 1383 году была учреждена новая епархия - Пермская с центром в Усть-Вым (ныне территория Республики Коми). Свои владения в Вологде и еще некоторых землях имели Московские митрополиты.

В 1492 году по повелению великого князя Иоанна III Новгородский архиепископ Геннадий и Московский митрополит Зосима передали свои церкви в Вологде и прилегающих к ней областях Пермскому епископу Филофею, и Вологда была присоединена к Пермской епархии. Она получила название Пермской и Вологодской и до половины XVII столетия состояла как бы из двух частей, восточной - Пермско-Вычегодской и западной - отдалённой от неё Вологды.



Святейший Патриарх Алексий в Спасо-Прилуцком монастыре. 13 августа 1992 года

Начиная с епископа Филофея, имевшего своим местопребыванием в городе «монастырь в слободке» с храмом Вознесения Господня, архиереи часто подолгу проживали в Вологде. Епископ Макарий окончательно перенес кафедру из Усть-Выма в Вологду, которая стала вторым после Новгорода кафедральным городом на Севере. В конце XVI столетия в ней действовало более 35 церквей и

После переноса кафедры, с 1571 года епархия стала называться Вологодской и Великопермской и числилась первой среди епископий. При учреждении патриар-шества в Русской Православной Церкви, в 1589 году кафедра была поднята на более высокую степень – архиепископии, и архиерей получил именование «архиепископ Вологодский и Великопермский». Дважды (в 1571-1584 годы и в Смутное время в 1613-1617 годы) вологодским архиепископам во временное управление передавались из Новгородской митрополии значительная часть Поморья (Холмогоры, Каргополь, Вага со своими уездами, Подвинские волости).

Во второй половине XVII века часто изменялись епархиальные границы и пересматривалась территория в связи с созданием новых епархий. В 1658 году Вологодскому архиепископу передаются храмы и монастыри Белозерья, Тотьмы, Великого Устюга с уездами и архиерей получил именование «Вологодский и Белозерский». В 1682

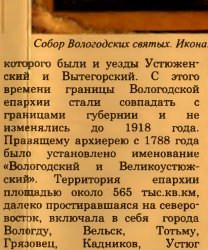


Воскресенский Горицкий монастырь (основан в 1554 году)

году открывается Великоустюжско-Тотемская епархия, в которую вошли Устюг, Тотьма, Сольвычегодск, часть Никольского уезда, а позднее – Яренский уезд с Усть-Вымом. (часть Тотемского и Никольский уезды до 1788 года переходили к Холмогорскому и Костромскому архиереям). Территориальное раздробление епархии было прекращено в 1676 году передачей её восточной части в Вятскую епархию. Таким образом, к исходу XVII столетия храмами и монастырями, расположенными на территории современной Вологодской епархии, управляли четыре архиерея: Вологодско-Белозерский, Устюжско-Тотемский, Холмогорско-Важский и Новгородский.

В середине XVII века в Вологодской епархии действовало более 500 приходских храмов. В Вологде с населением 5050 человек, в 1627/28 годах насчитывалось 60 храмов: кафедральный собор Святой каменный Премудрости Божией, 18 ружных (получающих денежное и хлебное и содержание), 39 приходских, 2 пустующие деревянные церкви, 1 женский и 2 мужских монастыря.

В начале XVIII века Вологодская епархия была второй среди архиепископий, в 1716 году поставлена на степень епископии, а в 1764 году вместе с Великоустюжской отнесена на III степень. В 1780 году создается Вологодская губерния и в 1788 году упраздняется епархия Великоустюжская. Вскоре церкви и монастыри Кирилловского, Белозерского и Череповецкого уездов перешли в управление Новгородскому митрополиту, в ведении



Великий, Сольвычегодск, Лальск,

Архиепископ Максимилиан

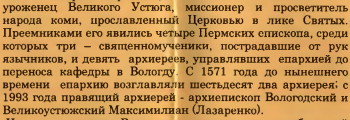
Сысольск, Яренск с уездами.

Красноборск, Усть-

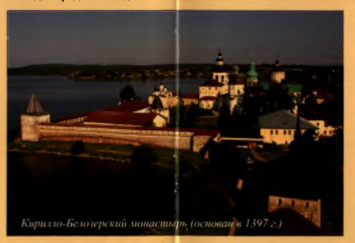
Для помощи архиерею в управлении огромной епархией во второй половине XIX - начале XX века были определены викарные епископы и благочинные, учреждены викариатства: в 1868 году - Тотемское, в 1888 году - Устюжское, в 1909 году – Вельское. С 1888 года Вологодский епископ стал именоваться «Вологодский и Тотемский». В составе Новгородской епархии учреждается в 1891 году Кирилловское викариатство. На Пермской кафедро

Никольск,

первым епископом в 1383-1396 годах пребывал святитель Стефан Пермский,



Начальная история Вологды как главного города обширной Вологодской епархии освящена двухлетним, в 1585-1587 годах, служением епископа Антония, который перенес Архиерейский двор на нынешнее место, к Софийскому собору. Мощи святителя Антония, прославленного Церковью угодника Божия, были обретены в 1998 году и покоятся в церкви святителя Николая Чудотворца во Владычной слободе города Вологды.



В истории Вологодской епархии XIX столетия запечатлелась деятельность епископа Евгения (Болховитинова; 1808-1813 годы), будущего митрополита Киевского, известного ученого, академика, автора наиболее полного словаря русских писателей и первых трудов по истории Вологодской епархии, собирателя вологодских древностей. Памятным было служение на кафедре ещіскопа Иннокентия (Борисова: 1841-1842 годы), известного проповедника, основоположника празднования Собора вологодских святых, Украинской Православной Церковью прославленного в лике Святых. Начало XX столетия ознаменовалось пребыванием на кафедре епископа Никона (Рождественского; 1906-1912 годы). известного церковного писателя и редактора «Троицких листков», автора самого полного «Жития преподобного



монашеского съезда в 1909 году. В 1910 году в епархии действовали 972 храма (14 - соборных, 743 - приходских и ружных, 65 монастырских,) 1452 часовни и молитвенных дома; в клире состояли 35 протоиереев, 848 священников, 295 диаконов. В 1933 году в епархии оставалось 4 храма, 21 священник и 4 диакона, а к 1941 году - только один действующий храм - в Вологде. С 1949 до 1988 года действовали 17 приходов (из них два - в Вологде), с 30 священниками и 7 диаконами. С 1945 года епархия именовалась Вологодской и Череповецкой, а с 1965 года имеет современное название - Вологодская и Великоустюжская. Современные очертания - в границах Вологодской области - епархия

Сергия Радонежского», члена Святейшего Государственного

и председателя

Синода

организатора

И

Совета,

Первого

на юг 250-380 км, а с запада на восток 650 км, разделена на 7 благочиний. Архиепископ Вологодский и Великоустюжский в 2006 году окормляет церковную жизнь 115 приходов и 5 монастырей (4 мужских и 1 женского). Богослужения в 103 храмах (3 соборных, 80 приходских, 7 монастырских, 13 приписных), 40 часовнях совершают 88

обрела в 1937 году. Территория её площадью

145, 7 тыс. кв. км, протяженностью с севера

иеромонахов) и 34 диакона. Памятным событием в современной жизни епархии стало посещение её Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Алексием II в августе 1992 года. Главными событиями его пребывания в Вологде было празднование 600-летия

священников (26 протоиереев, 2 игумена, 60 иереев и



преставления преподобного Димитрия Прилуцкого с патриаршим богослужением в Спасо-Прилуцком монастыре, а также посещение Святейшим Владыкой родины святителя Игнатия (Брянчанинова) - усадьбы Покровское и древних Кирилло-Белозерского и Ферапонтова монастырей. Вологодскую епархию в прежнее время называли Северной Фиваидой по множеству расположенных в её пределах монастырей и пустынь и подвизавшихся в них угодников Божних, учредивших эти святые обители В XII веке преподобный Герасим – монах-миссионер из Киева основал монастырь в Вологде, в XIII столетии благочестивые миряне из новообращенных христиан - Киприан, Иоанн, Мария учреждают обители в Великом Устюге, а Белозерский князь Глеб Василькович на территории своего княжества - Каменном острове Кубенского озера и в устье реки Шексны. В XIV - XVI столетиях созидателями вологодских обителей были сами монахи. Собеседники и ученики преподобного Сергия Радонежского и ученики



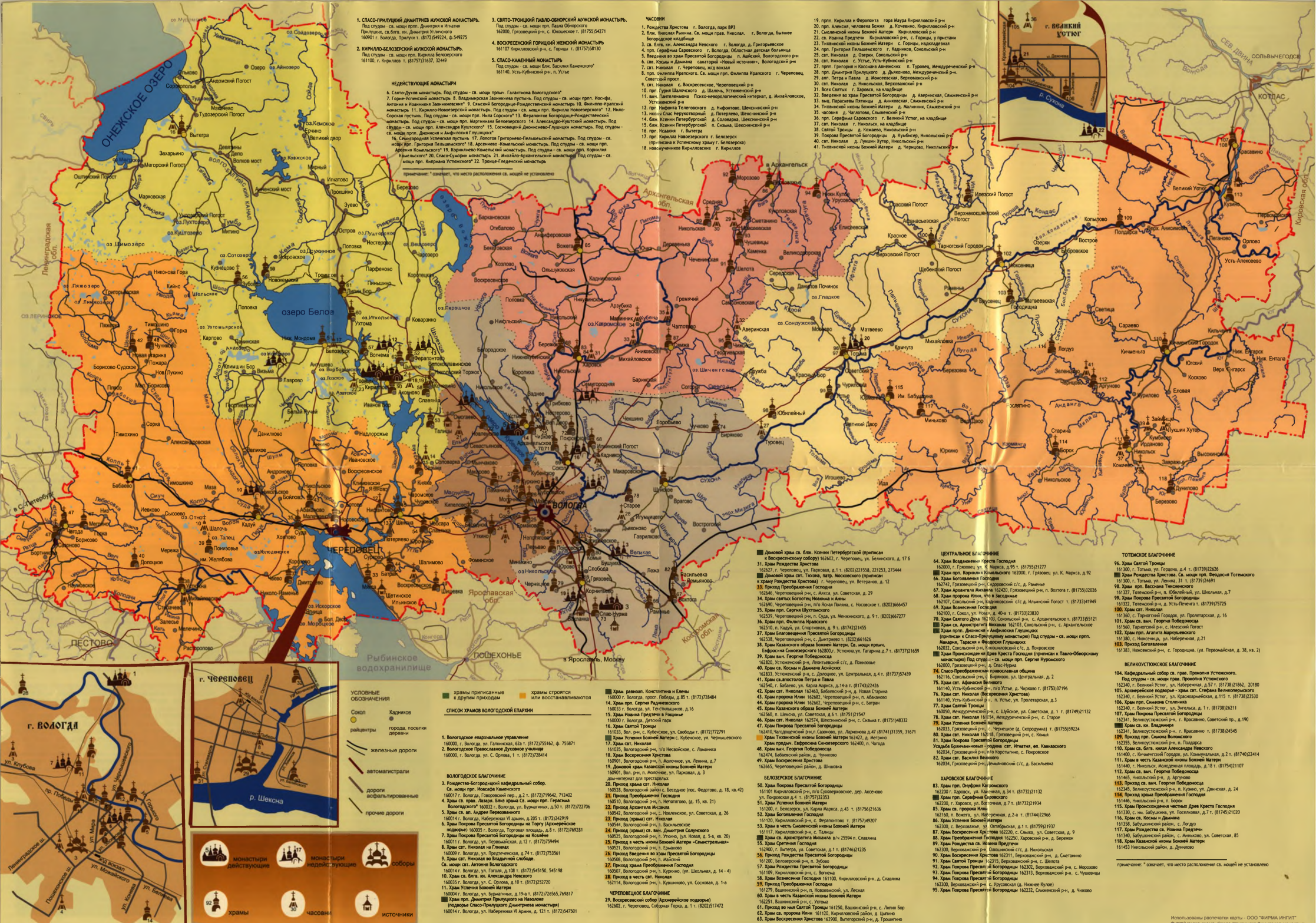
учеников «светильника всея Руси» основали общежительные монастыри, известные высотой монашеской жизни и благочестием, посещаемые многими паломниками - от великих князей и царей до простых землепащцев. Кроме церковных и нравственных задач, монастыри выполнили и важную историческую миссию как центры духовной культуры, торгово-хозяйственной

жизни, строительной деятельности обширного вологодского

Около 70 монастырей и пустыней действовало в епархии в середине XVII века, более 50 - в XVIII столетии; к 1918 году осталось 16 мужских и 5 женских монастырей. Воз-рождение монашеской жизни в епархии началось с 1991 года открытием Спасо-Прилуцкого монастыря в Вологде.

В Вологодской епархии общецерковно и местно почитаются более ста тридцати Святых – святителей и преподобных, блаженных Христа ради юродивых, праведных и благоверных князей. Сонм вологодских святых пополнили 19 новомучеников, канонизированных на рубеже XXI века. Церковное празднование Собору Вологодских Святых, установленное в 1841 году, совершается в 3-ю неделю по Пятидесятнице. С 1994 года праздник завершается общегородским Крестным ходом и молебном у стен древнего кафедрального Софийского собора.





Использованы распечатки карты - ООО "ФИРМА ИНГИТ" © 2007 Карта-схема Спасо-Прилуцкий Димитриев монастыры



Вологда - город мирный; там много благогестия. Это моя родина.

Из письма святителя Игнатия Брянчанинова

50=00

На обложке: Софийский собор, гравюра панорамы г. Вологда сер. XIX века

© 2007 Вологодское епархильное управление

© 2007 Спасо-Прилучкий Димитриев мужской монастырь

Звазь № 289 1 черах 5000 жа

